
Puertas que separan ámbitos y
mundos
escrito por Ignacio Ilundain | 7 febrero, 2026
En una entrada anterior reflexionaba sobre las ventanas a
través de las cuales vemos, y a través de las cuales nos
pueden ver. Las ventanas son una de las formas arquitectónicas
que separan y unen lo interior de una vivienda con el exterior
de la calle. Esto último admite variantes: puede ser ventanas
que den a calles de tránsito o a patios interiores de los
pisos de un bloque, así como a la parte trasera, incluso
ajardinada, de nuestra casa. 

Otra  pieza  básica  de  esta  separación/unión,  tanto  o  más
importante, es la puerta de la casa. Normalmente hay una, lo
que recuerda el viejo refrán que dice “casa con dos puertas
mala  es  de  guardar”,  expresión  que  Calderón  utilizó  como
título de una obra de teatro (1629). 

Interior y exterior 
La  puerta  de  la  casa  es  la  entrada  a  la  misma.  Es  la
separación física entre el piso o casa y la calle o las zonas
comunes  de  las  viviendas  de  pisos.  Así  como  las  ventanas
tienen  en  el  paso  de  la  luz  y  el  aire  sus  finalidades
principales, las puertas dejan pasar a las personas. Pueden
propiciar una mayor luminosidad y airear los espacios, pero su
objetivo principal es el paso como entrada o salida. Otra
finalidad, la opuesta, es el cerrar la casa de forma que no
pueda entrar nadie sin derecho a ello o, cuando menos, que sea
difícil  hacerlo.  Los  usos  cotidianos  son  variados  y  nos
resultan familiares. 

https://reflexionesdesdelasartes.com/puertas-que-separan-ambitos-y-mundos/
https://reflexionesdesdelasartes.com/puertas-que-separan-ambitos-y-mundos/
https://reflexionesdesdelasartes.com/ventana-sobre-el-interior-y-el-exterior/


Carl  Holsøe  –  Salón
interior  con  una
mujer,  ca.  1900

Sobre las puertas de la casa es necesario colocar un sistema
de llamada como la aldaba o el timbre. Además, en épocas
anteriores se colocaban pletinas con el nombre o apellidos
y/o, una imagen religiosa o algún amuleto. La puerta daba así
a conocer unas señas de identidad de los moradores. También se
buscaba protección en el uso de amuletos al considerar como
vulnerable la vivienda.

Dentro  de  la  vivienda  son  algunas  estancias  las  que
normalmente se pueden cerrar con puertas: baños y habitaciones
sobre todo. Estas puertas permiten mantener la privacidad, el
respeto de lo íntimo. Con las puertas se favorece, por lo
tanto, la vivencia de lo interior entendida como vivencia de
lo íntimo, en la que la presencia de otros se viviría con
incomodidad y tensión. Por lo tanto, dentro de la vivienda
también  establecemos  distinciones  entre  las  estancias
públicas, espacios de uso común a los moradores de la casa, y
las zonas privadas.

Los espacios intermedios
El límite entre el interior y el exterior, muchas veces, no es
una  línea  imaginaria,  sino  una  zona  más  o  menos  amplia.



Existen espacios intermedios entre lo privado y lo público,
entre la calle y la vivienda, u otro tipo de edificación, que
extienden algo el umbral de la casa que hay que atravesar para
entrar o salir de ella.

Zaguán,  Georgia  O’Keeffe
House

Tras la puerta principal de la casa cabe diseñar un espacio
que no es la calle, y que tampoco es propiamente la casa. El
zaguán de algunas grandes casas es ese espacio contiguo a la
puerta que juega el papel de vestíbulo y que limita con la
casa propiamente dicha. En  los bloques de viviendas actuales
están  los  portales,  y  en  los  pisos  se  construyen  los
vestíbulos a los que consideramos casa, ámbito privado, pero
que son un espacio al que dejamos pasar muchas veces sin tener
intención de dejar o querer entrar más allá de él. Por eso, en
muchas ocasiones este espacio es llamado “recibidor”.

Por otro lado, al otro lado de la puerta lindando con la
calle, se pueden construir pórticos comunes a varios portales
o atrios, más presentes en grandes edificaciones, como esos que
pintaba Giorgio de Chirico (reflexión aquí).

Hacia dentro, hacia fuera
Las puertas se pueden abrir hacia dentro o hacia fuera. Que
las  puertas  se  abran  hacia  fuera  facilita  la  salida  del
recinto. Las normativas regulan ese sentido de la apertura en
edificios públicos para favorecer una evacuación rápida si

https://reflexionesdesdelasartes.com/giorgio-de-chirico-pintura-metafisica-1909-1919/


fuese necesario. En las viviendas, lo normal es que la puerta
se abra hacia dentro. La primera forma de apertura favorece la
salida, la segunda, la entrada. 

El gesto que tenemos que realizar si abrimos la puerta hacia
dentro para dejar pasar a un amigo, es el apartarse para hacer
sitio a la visita. Nos apartamos para dejar entrar a la vez
que invitamos a hacerlo. También podemos ocupar el umbral
cuando  atendemos  al  vecino,  por  ejemplo,  que  no  tiene  la
intención de entrar sino solo decirnos algo ocasional. Pero
si, en estos ejemplos, la puerta se abriera hacia fuera, puede
ocurrir que le diésemos “con la puerta en las narices” y,
aunque no se diese el caso, al abrir perderíamos el dominio
del acto de la acogida a la vez que forzamos a alejarse a la
persona que nos visita, como ocurre cuando, estando esperando
al ascensor, percibimos que viene ocupado.

Una forma de evitar tener que elegir si abrir hacia dentro o
hacia fuera lo conseguimos con las puertas correderas, como el
shōji  japonés,  que  en  las  viviendas  se  usan  para  separar
estancias, así como para cerrar/abrir las habitaciones. Muchas
veces es solución a la falta de espacio.

Le  Corbusier,  Centre  Le
Corbusier (Zúrich)

Le Corbusier (1887-1965) se planteó este tema y usó el pivote
para que la puerta se abriese hacia delante y hacia atrás a la
vez. Con las puertas pivotantes se entra o se sale empujando,
hacia delante, en el sentido de la marcha (aunque habrá que
regular por dónde se sale para no golpear a nadie de forma



involuntaria).

Además, en este tipo de puerta, la hoja no se pega a ninguno
de los dos lados quedando libre el marco. Pero ocurre otra
cosa clara: aparece un obstáculo en el vano, en el hueco. Este
puede ser ancho, pero hay una columna que divide y obstaculiza
el paso. Una variante de ello es el parteluz (columna que
“parte  la  luz”)  tan  presente  en  las  entradas  grandes  a
iglesias y otros edificios, así como en ventanas. Más allá de
la  función  arquitectónica  de  este  tipo  de  columnas,  que
soportan peso, el parteluz define dos huecos en el vano de la
entrada/salida que podrán ser cerrados con sendas puertas, con
lo que se crea una situación muy diferente a la de la puerta
pivotante. Hay algo en el medio que obstaculiza el paso, pero
las puertas son independientes de esta columna, no siendo así
en la puerta pivotante que gira ella misma sobre un eje.

Tener que empujar la puerta es muy diferente a traspasar el
umbral cuando nos la abren. En este último caso experimentamos
que somos acogidos e invitados mientras entramos en el recinto
privado  de  otras  personas.  Traspasar  el  umbral  empujando,
añade al acto de entrar el significado del esfuerzo, pequeño
ciertamente la mayoría de las veces, por entrar. El pequeño
esfuerzo  de  empujar  así  como,  sobre  todo,  el  obstáculo
referido, añade al acto de entrar un significado, simbólico
principalmente,  de  voluntariedad.  Esto,  y  toda  intención
personal, desaparece en aquellas puertas, no presentes en las
casas, que detectan la presencia y se abren de forma mecánica,
automática.

Más allá del uso cotidiano: puertas que
separan dos mundos
Las funciones principales de entrar o salir, así como de dejar
salir  o  invitar  a  entrar,  son  base  para  metáforas  de
situaciones  existenciales  variadas  en  las  que  la  idea  de
entrada sea la forma mejor, a veces única, de nombrar un tipo



de paso o tránsito no estrictamente físico. También sirve como
imagen para nombrar diferentes situaciones existenciales, como
las referidas a las trayectorias vitales que ya no se pueden
recorrer  o  que  se  presentan  de  forma  imprevista  como
posibilidad.  En  el  cine  son  famosas  algunas  puertas  que
dividen dos mundos muy diferentes. 

Plano  final  Centauros  del
desierto 

La última escena de Centauros del desierto (J. Ford, 1956;
reflexión  aquí)  es  célebre  por  su  nítido  claroscuro  y
significado. Tras haber terminado su larga tarea de búsqueda
se va de la casa familiar en la que dejará a su sobrina a la
que tanto buscó. Esta escena expresa la existencia de dos
mundos sociales: uno viejo, encarnado por John Wayne que se
aleja por el desierto, y el nuevo de la casa familiar a la que
no entra. La puerta como símbolo de paso de un estado a otro,
de una forma de vida a otra diferente. En este caso, una
puerta y un umbral que no puede franquear convirtiéndose en un
exiliado del mundo social que personas como él han contribuido
a crear.

El  padrino  I  (F.  Ford
Coppola,  1972)

https://reflexionesdesdelasartes.com/centauros-del-desierto-1956-de-john-ford-la-conquista-de-uno-mismo/


En estos fotogramas de la escena final de El Padrino I, que la
puerta se cierre mientras Kay ve como a su marido le reconocen
su nuevo papel en la “familia” simboliza de manera muy nítida
que la puerta divide dos mundos diferentes. Aquí no se le deja
pasar, en el caso anterior es el protagonista el que no quiere
entrar.  En  cualquier  caso,  la  puerta  separa  dos  mundos
simbólicos distintos y la puerta es el límite, el muro entre
ambos. Una puerta que no se puede traspasar.

Otra puerta que los protagonistas no franquean es la de la
habitación, meta del viaje singular por la Zona que describe
Tarkovski en Stalker (1979; reflexión aquí). Detrás de la
puerta los viajeros podrían realizar sus deseos más profundos,
pero han comprendido que estos pueden ser oscuros y no se
atreven a pasar. Otra puerta que separa dos mundos.

La famosa escena final de El show de Truman (P. Weir, 1998;
reflexión aquí) nos muestra una puerta de salida de un mundo
que  es,  en  realidad,  una  cárcel  para  el  protagonista.  La
escena  da  a  entender  que  Truman  nunca  volverá,  nunca
traspasará su umbral otra vez. Va al mundo real, a un mundo no
predecible, no tan controlado, ni mucho menos, como el que
deja.

Magritte,  La
victoria,  1939

https://reflexionesdesdelasartes.com/stalker-1979-de-tarkovski-fe-esperanza-y-amor-1/
https://reflexionesdesdelasartes.com/el-show-de-truman-1998-sobre-las-decisiones-fundamentales-que-definen-una-vida/


Estos  dos  mundos  separados  es  algo  que  la  pintura  de
inspiración surrealista ha explorado. Los mundos de la vigilia
y el sueño, de la realidad fáctica y la imaginada, han dado
lugar  a  imágenes  evocadoras  e  ingeniosas.  Literalmente  la
puerta de Magritte no tiene sentido. Pero su carácter evocador
y de ensoñación es innegable. Aunque es el mismo mundo del de
detrás y el de delante de la puerta, la imagen invita a pensar
en que siempre, en este mundo, podemos descubrir dimensiones
intangibles, incluso de trascendencia.

El  cuadro  de  Hopper  es  más  enigmático  en  mi  opinión.  Su
carácter realista presenta una puerta absurda. Su carácter
evocador es más oscuro. Así como la imagen de Magritte apunta
a una dimensión intangible de corte positivo, la de Hopper
tiene  un  cierto  carácter  angustioso  por  lo  absurdo  de  la
situación (no es un ventanal, es una puerta).

Hopper,  Rooms  by  the  Sea
1951 

La puerta que no se abre y que tiene un clarísimo carácter
angustioso es la de La cabina, esa breve e impactante película
para  la  televisión,  un  mediometraje  de  1972  dirigida  por
Antonio Mercero, y protagonizada por José Luis López Vázquez.
La interpretación de esta breve película es muy ambigua. Tal
vez  simplemente  expresa  muy  bien  un  miedo  arraigado,  una
pesadilla: la de no poder salir de lugares pequeños.



Final
Puertas  de  la  ciudad,  arcos  de  triunfo,  puertas  de  los
paraísos, del cielo (con las llaves de San Pedro) o aquella
del  inframundo  vigilada  por  el  can  Cerbero,  aquel  perro
monstruoso de tres cabezas imaginado por la mitología griega.
Puertas de los frigoríficos, de los armarios, de las cajas
fuertes… La puerta es una realidad muy presente en nuestras
vidas, con una clara función de separación de ámbitos, así
como de apertura y cierre y de paso. Además del uso cotidiano,
ha servido de símbolo claro y universal para muy variadas
situaciones existenciales.


